9. hodina – Očista (rozdělení země, období králů, Babylonské zajetí, obnova Jeruzaléma a chrámu, Makabejští)
V této hodině obsáhneme přibližně 900 let Izraelských dějin. Z toho je patrné, že se jim budeme znovu věnovat jen velmi povrchně. Jestliže jsme se minule soustředili především na to, abychom hleděli na dějiny Izraele z pohledu neustálé Boží přítomnosti, dnes na ně budeme hledět především z perspektivy selhání a Božího očišťujícího jednání. I v těch nejtěžších obdobích, v časech, kdy se Izrael může domnívat, že je pro svůj hřích osamocený, Bohem opuštěný, zůstává Bůh věrný a skrze očišťování svůj lid vede.

Rozdělení království
Od 12. kapitoly 1. knihy Královské se začíná vyprávět příběh o Šalamounově nástupci, králi Rechabeámovi. Rechabeám se nalézá v těžké situaci. Jeho otec zatížil lid velkými daněmi, protože stavěl velkolepý chrám Hospodinu.  Severní země, které ze stavby chrámu příliš neprosperovaly, žádají po Rechabeámovi, aby jim od onoho jha trochu pomohl. Rechabeám neprozíravě toto jho ještě zvětšuje. Severní země se tedy oddělí od Judska. 

I když by se mohlo zdát, že rozdělení je jen důsledkem špatné politiky, svatopisec jasně konstatuje, že je důsledkem Božího rozhodnutí: Toto praví Hospodin: „Netáhněte a nebojujte proti svým bratřím Izraelcům. Každý ať se vrátí do svého domu, neboť se to stalo z mé vůle“ (1 Král 12,24).

K rozdělení Izraele dochází roku 931 př. Kr. Tehdy je země rozdělena na dvě části:

- Severní království (Izrael), 

- Judsko (kmeny Juda a Benjamín). Zde vládne Davidův potomek.

O dějinách těchto dvou částí se vypráví ve druhé části 1. knihy Královské a v celé 2. knize Královské.

Severní království
Severní království je popisováno jako to, které odpadlo od Hospodina. Už Jarobeám (první severní král, z nedavidovské dynastie) přináší do země zlaté býčky a zavádí svévolně novoty v bohoslužbě. Jeho nástupci pokračují v jeho hříchu. Vrcholným „představitelem zla“ je král Achab, který prostřednictvím své ženy Jezábel, přivádí do země bůžka Baala a jeho kněze.

1 Král 18 nám vypráví známý příběh souboje proroka Eliáše s Bálovými kněžími. Tento souboj se uskutečňuje na hoře Karmelu a prorok Eliáš svým vítězstvím ukazuje Hospodinovu jedinečnost a jeho vládu. Po Eliášově vítězství je popisována očista země od Baalových kněží.

Za Jarobeáma II. země zažívá nebývalý rozkvět, který se stává ale počátkem konce. Konec přichází záhy. Roku 722 je Severní království dobyto Asyřany. Svatopisec praví, že se tak stalo proto, že synové Izraele hřešili proti Hospodinu, svému Bohu, který je vyvedl z egyptské země. Báli se jiných bohů, řídili se zvyklostmi ostatních národů, udělali si dva býčky, klaněli se Baalovi, prováděli své syny a dcery ohněm, zabývali se věštěním a hadačstvím, propůjčovali se k činům, které jsou zlé v Hospodinových očích, a tak ho uráželi.

Asyřané rozptylují Izraelity po celém svém území a na Izraelské území jsou nastěhovány pohanské kmeny. O životě v tomto rozptýlení nám vyprávějí např. deuterokanonická kniha Tobiáš. Ta nám zaznamenává život přesídlenců do Ninive
. 
Judsko
Judsko není na tom ve srovnání se Severním královstvím o mnoho lépe. Jednotliví králové se prohřešují proti Hospodinu. Přesto je neustále zdůrazňováno, že na tomto domu spočívá kvůli Davidovi Hospodinovo požehnání. A i když se zde čas od času objeví panovník, který provádí očistu a o kterém je řečeno, že dělá to, co je dobré v Hospodinových očích, přesto se skoro vždy připojuje, že neodstranil posvátná návrší
.

V Judských dějinách se objevují pochopitelně také negativní postavy panovníků. Mezi ně můžeme řadit Atalju, či krále Achaze (srov. Iz 7).

Prvním z „významnějších“ králů Judska byl Ása. Je to jeden z prvních panovníků, kteří „očišťují“ zemi. Vymýtil ze země ty, kdo se oddávali modlářskému smilstvu, odstranil všechny hnusné modly. Svou očistu ale nedovedl až do konce. Ani za jeho vlády totiž nejsou odstraněna posvátná návrší.

Velmi pozitivní postavou je král Chizkijáš. První král, který dočasně odstranil posvátná návrší a vše, co mohlo vést lid k modloslužbě. Tento král je Hospodinu věrný a jen u něho hledá svou pomoc, a to jak při vojenském nebezpečí, tak v nebezpečí smrtelné nemoci.

Jošijášova reforma
Další, a snad i nejvýznamnější postavou, je král Jošijáš, za kterého proběhne velmi důležitá reforma. Za jeho vlády začíná obnova chrámu. Během jeho opravy se v zazděném výklenku Jeruzalémského chrámu nalezl do té doby neznámý svitek (Dt 12-26). Když z něho předčítají králi, král roztrhne svůj šat a zhrozí se, že Hospodinovo slovo, jeho Zákon, nejsou uskutečňovány v plnosti.

Král Jošijáš tedy započíná roku 622 náboženskou očistu a rozhoduje se pro radikální reformy, mezi kterými jsou např.: očista chrámu od všech pohanských bůžků; zákaz pálit kadidlo na návrších; jedinečnost Jeruzalémského chrámu… S Jošijášovou reformou dochází rovněž k obnově zákonodárství, k obnově jednotlivých skupin židovského národa. V této době se rovněž uplatňuje tak zvaný levirátní zákon, který stanovuje bratrovi zemřelého bratra povinnost vzít si jeho manželku a zplodit mu potomka.

S vůdčí úlohou Jeruzalémského chrámu budou nabírat na vážnosti také výroční slavnosti – velikonoční svátky (hod beránka, který bude za krále Jošijáše poprvé slaven v plné míře), svátky týdnů a stánků. S těmito svátky je spojena nutnost putovat do Jeruzaléma.

Důležitou úlohu hraje rovněž otázka sedmého roku a následně milostivého léta. Milostivé léto (50. rok) je vrcholem všeho. Toho roku má být vše obnoveno podle Božího záměru. Každý kmen má dostat zpět to, co během oněch let ztratil. Je tak zřetelně vyjádřeno, že Izrael má žít podle Hospodinova záměru (rozdělení země Hospodinem). Jedná se o rok velké očisty.

Jak vidíme,  Jošijášova reforma je tedy jednou z nejdůležitějších událostí židovského národa. Jedná se o zlatý věk náboženského života. Můžeme se domnívat, že právě v těchto letech Izraelský národ v největší míře ve svých dějinách uskutečňuje Boží Zákon.

Jak už to ale tak v dějinách bývá, zlatý věk se stává velkým pokušením pro lid. Ten upadne do přehnaného optimismu a přestane si uvědomovat velké nebezpečí přílišné sebejistoty. 

Po Jošijášovi tak nastává velký úpadek. Lidé nedávají na hlas proroka Jeremijáše, dál žijí bezbožně (domnívají se, že všechno je v pořádku) a domnívají se, že se nic nemůže stát, protože Jeruzalém je městem, kde sídli Hospodin (viz Hospodinova schrána uprostřed města) 
.

Jošijášovi nástupci už jen živoří. Vše postupně spěje k prvnímu dobytí Jeruzaléma a následnému druhému dobytí, vydrancování města a jeho zlikvidování za krále Sidkijáše.

Dobytí Jeruzaléma
Roku 597 př. Kr. je Jeruzalém poprvé dobyt Babylonským králem Nabuchodonosorem. Ten odvádí elitu národa a dosazuje krále (respektuje Davidovskou dynastii). Lid se však bouří, a proto Nabuchodonosor roku 586 př. Kr. znovu přichází, odvádí lid do Babylonského zajetí a Jeruzalém i s chrámem srovnává se zemí.

Babylónské zajetí a duchovní obnova Judy
Pro Judu tak nastává období velké očisty. Babylónské zajetí, na jednu stranu velmi bolestivá zkušenost, se nakonec stává pro Judu velmi zásadní událostí, která vede k obnově náboženského života, k obnově národa.

První věcí, ke které dochází, je prohloubení víry v Hospodina. Hospodin už více není vnímán jako nějaký amulet (chrám uprostřed lidu). Juda, který mohl pochybovat o existenci či moci svého Boha (nechal lid dostat se do zajetí) vychází z Babylónského zajetí s nepochopitelným vyznáním. Už nevěří v jednoho Boha, ale v Boha, který je jediný. Bohové ostatních národů nejsou bohy.

V Babylónském zajetí chybí Izraeli rovněž chrám. Není možnost jak vstoupit do vztahu s Hospodinem (prostřednictvím obětí). A tak se v zajetí rozvíjí synagogální židovství, tedy židovství modlitby a studia.  V synagogách hrají ústřední úlohu kněží. V Babylónském zajetí nabírá na intenzitě význam kněžského stavu, který bude vůdčí silou v následujících stoletích.

Právě kněží mají velký vliv na redakci posvátných knih Písma svatého, na které se ve velké míře začíná pracovat právě v Babylónském zajetí.

V zajetí dochází také k zintenzivnění očekávání Mesiáše, a to ve dvou základních liniích. Mesiáš jako vysvoboditel – goel a Mesiáš jako Davidův potomek (reakce na selhání Davidových potomků – viz 2 Sam 7,8-16). 

Vidíme tedy, že toto velmi složité a bolestné období se pro Judu stalo skutečně obdobím očisty, prohloubení duchovního života a vztahu k Bohu. Svatopisec nás tak učí pedagogice Božího trestání. Trestání, které se stává očistou a vede k obnovení národa.

Kýrův výnos

Roku 538 vydává Perský král Kýros výnos, ve kterém dává Židům možnost návratu do země a obnovy této země.

Kýros má Mesiášské prvky, je představován jako Mesiáš-goel. Kýrovým výnosem (2 Par 36,22-23) končí historické knihy. Celé dějiny Izraele (lidstva) tak směřují od stvoření k příchodu Mesiáše.

Návrat přesídlenců
Nabídky krále Kýra pochopitelně nevyužijí všichni. Po padesáti letech zabydlení se Židé nechtějí navracet do zbořeného a zdevastovaného Jeruzaléma. V první vlně se tak vrátí asi 50 000 lidí.

O návratu přesídlenců a o prvních letech obnovy  nám vyprávějí knihy Ezdráš a Nehemiáš. Jejich jména jsou vyznáním: Ezdráš – pomoc, Nehemiáš – Bůh potěšil. Bůh potěšil svůj lid, když ho vysvobodil ze zajetí a pomáhá mu v obnově.

Ezdráš a Nehemiáš vykreslují ideální obec – model Božího lidu, který se ve svém každodenním životě, ve vztahu k Bohu i k bližním  důsledně řídí Božím zákonem, chválí Boha za jeho spásné zásahy v dějinách, kajícně uznává své viny a prosí o jejich odpuštění.

Obě dvě postavy jsou dosti radikální. Nehemiáš dokonce vydává čtyři základní zákony, které povedou k velkému exodu Židů do Samařské oblasti (vznik novozákonního Samaří). Ony čtyři zákony jsou: zákaz smíšených manželství (případně rozloučení již uzavřených); vyhození všech nežidů z úřadů; Tóra se stala ústavou; celoplošné odpuštění dluhů (milostivé léto).
Ezdráš se zaměřuje především na obnovu chrámu. Ten je obnoven a jeho nové vysvěcení připadá na rok 515 př. Kr. (Ezd 6,14-15).

Židé se sice vrátili do Zaslíbené země, a částečně obnovili hlavní město Jeruzalém a jeho okolí, ale už nikdy nenabyli svobody v plné míře. Judsko se stále nachází pod vlivem jednotlivých národů – Peršanů, Ptolemájovců (Egypt), Seleukovců (helenisté - Řekové) a Římanů.
Makabejská revolta
Seleukovci, kteří vládnou v letech 198-167, přinášejí do Judska helénské vlivy. Roku 167 Antioch IV. ruší dekretem židovské náboženství. Vydává zákaz vlastnit Písmo svaté, zakazuje modlit se, ruší Mojžíšův zákon…, rovněž dává do Jeruzalémského chrámu vekou sochu Dia – znesvěcení chrámu.

Židé zaujímají dvojí přístup. Jedna skupina, větší část Židů, kolaboruje. Je spokojena s „modernizací“ Judska. Druhá skupina bojuje za čistotu židovského náboženství. Tato druhá skupina začíná takzvanou „makabejskou revoltu“.

Tato makabejská očista stojí mnohé úsilí a přináší s sebou některé otázky (bojovat v sobotu?). Za vůdců Matatiáše, resp. Judy dochází k mnohým vítězstvím a opětovnému očištění Jeruzalémského chrámu. U obou postav se zdůrazňuje úplné spoléhání se na Hospodina.

Po Judovi se stává vůdcem revolty jeho bratr Jonatan. Ten přechází od válčení k politickým taktikám, k postoji kompromisů. Jonatan se stává veleknězem a uzavírá spojenectví jak s Démétriem II. tak s Římany. Po Jonatanovi, který byl odstraněn lstí, nastupuje do čela jeho bratr Šimon. I on je uznán za velekněze a židovského knížete. Je nastolena relativní svoboda. 

Za Jonatana, který začíná politikařit, dochází k „rozdělení“ Makabejských. Z těch, kteří politikaří, se rekrutují dvě významné skupiny – velekněží a hasmoneovci (z nich bude Herodes – „přižení se do rodiny).

Druhou skupinu tvoří ti, kteří zůstávají věrní. Ti utíkají pryč z měst, do pouště, do samoty a zakládají společnou komunitu – Qumrán. Tato komunita vzniká nejspíš kolem roku 152.

Vidíme tedy, že Bůh opakovaně vedl Judu prostřednictvím různých obtíží. Každé nebezpečí a každá těžkost se však pro Judu stávají časem očisty, požehnání a obnovy. Dějiny židovského národa nám vypovídají o starostlivém Bohu, který se projevuje v lidských dějinách. Který nikdy s člověkem neskončí, nikdy nad ním nezlomí hůl, ale stále znovu a znovu se k němu sklání a skrze různé těžkosti a bolesti ho očišťuje, činí hodným velkých zaslíbení.

Biblické příběhy Starého Zákona tedy nejsou jen něčím historickým, něčím, co nám vypráví o dějinách jednoho národa – Izraelského. Tyto příběhy nám vypovídají něco o dějinách obecně. Dějinná zkušenost Izraelského národa je zkušeností lidstva obecně. I my v dnešní době můžeme prožívat jednotlivé zkušenosti Izraelského národa. I my, jako jednotlivci, ale i jako společenství, opakovaně zažíváme nevěrnost vůči Bohu a odpad od něho, ale rovněž opětovný návrat k němu. I my jsme ujišťováni o tom, že Bůh je neustále aktivně přítomný v našich dějinách, v našich životech a že nám dává možnost stále nové a hlubší očisty.

Zkusme si určit, v jakém období židovských dějin se nacházíme my, naše farnost… A nechme se zkušeností Izraelského národa poučit.

Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Kdy došlo k rozdělení Izraele na dvě části?

2. Proč došlo historicky k rozdělení Izraele na dvě části? 
3. Jaký důvod rozdělení přidává svatopisec ještě k onomu historickému 

4. Kdo provedl náboženskou očistu v Severním království? 

5. Kdy zaniklo Severní království? 
6. Kdo dobyl Severní království? 

7. O jakých dvou nejvýznamnějších králích se dočítáme v Judských dějinách? 
8. Čím byl významný král Jošijáš? 
9. Co vyvolalo Jošijášovu reformu? 
10. V čem spočívala Jošijášova reforma? 
11. Proč se obyvatelé Jeruzaléma domnívali, že jim nehrozí nebezpečí, že Jeruzalém nemůže být dobyt? 
12. Kdy byl Jeruzalém dobyt a zničen? 
13. Kdo dobyl Jeruzalém? 

14. Kam byli obyvatelé Jeruzaléma odvedeni? 
15. V kterých letech byli židé v Babylónském zajetí?

16. Čím bylo Babylónské zajetí pro Judu bolestné? 
17. Čím bylo Babylónské zajetí pro Judu přínosné? 
18. Jak se jmenoval král, který umožnil obyvatelům Jeruzaléma vrátit se do své země? 

19. Kdy se Židé mohli vrátit do své země? 
20. Jaké je poselství celých historických knih?

21. Jaké dvě postavy se podílejí na obnově Jeruzaléma? 
22. Jaké čtyři zákony vydává Nehemjáš? 
23. K čemu vedou Nehemjášovy zákony? 
24. Pod nadvládou koho byla v Jeruzalémském chrámě umístěna socha Dia? 

25. Jak se jmenovala skupina zbožných Židů, která se bránila helénským vlivům? 
26. Jaké dvě skupiny se postupně z Makabejských vyvíjejí? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Roku 931 př. Kr.
2. Král Rechabeám neúměrně zatěžoval svůj lid daněmi.
3. Je to Hospodinova vůle.
4. Prorok Eliáš – zápas na hoře Karmel.
5. Roku 722 př. Kr.
6. Asyřané.
7. Král Chizkijáš a král Jošijáš.
8. Za jeho vlády roku 622 př. Kr. proběhla tak zvaná Jošijášova reforma.
9. Nalezení neznámého svitku (Dt 12-26).
10. Centralizace kultu, zdůraznění slavností, přesné slavení hodu beránka; novelizace zákoníku – levirátní zákon, milostivé léto… 
11. Protože uprostřed města byl Hospodinův chrám, ve městě sídlil Hospodin.
12. Roku 586.
13. Král Nabuchodonosor – Babylónský král.
14. Do Babylonského zajetí.
15. 586-538.
16. Otázka, zda jeho Bůh existuje, či zda je nejmocnější; otázka kultu (není chrám, nejsou oběti)…
17. Prohloubení víry v jediného Boha; vytvoření synagogálního shromáždění; rozvinutí ústní modlitby; práce na redakci Písma svatého; nárůst významu kněžské třídy…
18. Král Kýros.
19. Roku 538.
20. Dějiny směřují od stvoření k příchodu Mesiáše.
21. Ezdráš a Nehemjáš.
22. Zákaz smíšených manželství (rozloučení již uzavřených; vyhození všech nežidů z úřadů; Tóra je ústavou; celoplošné odpuštění dluhů.
23. Mnoho Židů odchází z Judska do Samaří – vznik novozákonního Samaří.
24. Za vlády Seleukovců (helénistů – Řeků).
25. Makabejští.
26. Skupina, která politikaří (z nich vzejdou velekněží a hasmoneovci), a skupina věrných – Qumránská komunita.
� Samotná kniha ale vznikla až někdy ve 3. či 2. stole. př. Kr.


� Náboženský život tehdejší doby ještě nebyl fakticky vybudován na jedinečnosti Jeruzalémského chrámu. V tehdejší době se normálně obětovalo na jednotlivých návrších po celé zemi. Svatopisec, který přednáší kritiku nezbořených návrší, se tak na tyto dějiny dívá z perspektivy po Jošijášově reformě (622), kdy byla vyjádřena jedinečnost Jeruzalémského chrámu. To je ideál, který v této době ještě není uskutečňován. 


� Zde vidíme neuskutečnění Božího záměru z 2 Sam 7, 8-16. Lid má Boha jen za amulet, který je ve středu města – dává nám nějaké jistoty a nikoli za toho, kdo má budovat, utvářet jejich života…





